
 

71 
 

BAB 5  

PENUTUP 

A. Kesimpulan 

Teori rekognisi Honneth menempati posisi penting dalam perkembangan 

sosiologi kritis sebagai representasi generasi ketiga. Melalui kritik imanen terhadap 

generasi sebelumnya, Honneth menggeser fokus teori kritis dari rasio instrumental dan 

komunikasi menuju paradigma pengakuan. Pergeseran ini memulihkan hubungan antara 

teori dan praksis dengan menempatkan pengalaman moral subjek sebagai dasar analisis 

sosial. Dalam kerangka ini, ketidakadilan tidak lagi dipahami semata sebagai persoalan 

ekonomi atau komunikasi, melainkan sebagai kegagalan pengakuan terhadap martabat 

manusia. Paradigma pengakuan menjadikan perjuangan sosial sebagai medan 

emansipasi moral, di mana subjek memperoleh kebebasan melalui relasi timbal balik 

yang menghargai eksistensinya. 

Sumbangan utama teori rekognisi terhadap sosiologi kritis terletak pada 

kemampuannya mengintegrasikan dimensi moral, sosial, dan normatif dalam satu 

kerangka emansipasi. Melalui tiga ranah pengakuan, Honneth menunjukkan bahwa 

kebebasan dan integritas personal hanya dapat terwujud melalui hubungan saling 

menghormati antar subjek. Teori ini menawarkan dasar normatif baru bagi keadilan 

sosial, dengan memandang konflik dan perjuangan sosial sebagai dorongan moral 

menuju kehidupan etis (Sittlichkeit) yang menjamin martabat manusia. Dengan 

demikian, teori rekognisi memperluas horizon sosiologi kritis, menjadikannya lebih peka 

terhadap pengalaman konkret ketidakadilan dalam masyarakat modern dan relevan bagi 

pembacaan konteks sosial Indonesia kontemporer. 

Dari sisi metodologis, kelebihan penelitian ini ada dalam penelusuran 

transformasi gagasan Honneth. Namun, penelitian ini memiliki keterbatasan pada 

kurangnya eksplorasi empiris dan belum optimalnya integrasi antara pendekatan 

filosofis dan analisis ekonomi-politik. Kesadaran atas keterbatasan tersebut justru 



 

72 
 

memperkuat nilai reflektif kajian ini sebagai pijakan awal bagi pengembangan teori 

rekognisi yang lebih kontekstual dan interdisipliner. Dengan demikian, penelitian ini 

tidak hanya menegaskan validitas gagasan Honneth, tetapi juga mengajak refleksi atas 

relevansi dan keterbatasan teori rekognisi dalam memahami keadilan modern. 

B. Implikasi 

Hasil penelitian ini memiliki implikasi teoretis yang penting, yakni membuka 

peluang pengembangan sintesis antara teori rekognisi Honneth dan pendekatan lain 

seperti redistribusi, social suffering, atau politik rekognisi, guna menjelaskan secara 

simultan dimensi moral dan struktural ketidakadilan sosial. Untuk menjawab tantangan 

empiris di Indonesia, di mana penderitaan sosial lahir tidak hanya dari ketiadaan 

pengakuan, tetapi juga dari ketimpangan ekonomi dan eksklusi sistemik, penelitian 

lanjutan disarankan memadukan analisis filsafat sosial dengan pendekatan empiris 

seperti fenomenologi, etnografi, atau analisis wacana. Pendekatan lintas budaya yang 

menautkan teori rekognisi dengan nilai-nilai sosial Indonesia juga penting untuk 

memperluas relevansi dan kedalaman reflektif teori ini. 

Implikasi penelitian ini juga signifikan bagi dunia pendidikan tinggi di Indonesia. 

Konsep rekognisi dapat digunakan untuk menumbuhkan kesadaran mahasiswa terhadap 

pentingnya penghormatan terhadap martabat manusia, otonomi moral, serta keadilan 

sosial dalam kehidupan akademik maupun profesional. Pengintegrasian teori rekognisi 

ke dalam kurikulum bukan hanya memperkuat basis reflektif mahasiswa terhadap nilai-

nilai kemanusiaan, namun juga menumbuhkan budaya akademik yang menghargai 

perbedaan dan keterlibatan dialog antar subjek. 

implikasi sosialnya dapat diarahkan pada praksis kebijakan publik yang lebih 

berkeadilan dan inklusif. Konsep pengakuan dapat menjadi inspirasi normatif bagi 

perumusan kebijakan pendidikan inklusif, perlindungan minoritas, dan pemberdayaan 

kelompok rentan. Dengan demikian, teori rekognisi tidak berhenti sebagai wacana 

filosofis saja. Secara keseluruhan, penelitian ini memberikan dasar reflektif bahwa 

perjuangan untuk pengakuan adalah perjuangan moral sekaligus sosial. Dalam konteks 

masyarakat Indonesia yang plural, teori rekognisi menawarkan arah etis bagi 



 

73 
 

pembangunan kebudayaan demokratis yang menempatkan penghormatan terhadap 

martabat manusia sebagai fondasi utama kehidupan bersama.  

  


