BAB 5
PENUTUP

A. Kesimpulan

Teori rekognisi Honneth menempati posisi penting dalam perkembangan
sosiologi kritis sebagai representasi generasi ketiga. Melalui kritik imanen terhadap
generasi sebelumnya, Honneth menggeser fokus teori kritis dari rasio instrumental dan
komunikasi menuju paradigma pengakuan. Pergeseran ini memulihkan hubungan antara
teori dan praksis dengan menempatkan pengalaman moral subjek sebagai dasar analisis
sosial. Dalam kerangka ini, ketidakadilan tidak lagi dipahami semata sebagai persoalan
ekonomi atau komunikasi, melainkan sebagai kegagalan pengakuan terhadap martabat
manusia. Paradigma pengakuan menjadikan perjuangan sosial sebagai medan
emansipasi moral, di mana subjek memperoleh kebebasan melalui relasi timbal balik

yang menghargai eksistensinya.

Sumbangan utama teori rekognisi terhadap sosiologi kritis terletak pada
kemampuannya mengintegrasikan dimensi moral, sosial, dan normatif dalam satu
kerangka emansipasi. Melalui tiga ranah pengakuan, Honneth menunjukkan bahwa
kebebasan dan integritas personal hanya dapat terwujud melalui hubungan saling
menghormati antar subjek. Teori ini menawarkan dasar normatif baru bagi keadilan
sosial, dengan memandang konflik dan perjuangan sosial sebagai dorongan moral
menuju kehidupan etis (Sittlichkeit) yang menjamin martabat manusia. Dengan
demikian, teori rekognisi memperluas horizon sosiologi kritis, menjadikannya lebih peka
terhadap pengalaman konkret ketidakadilan dalam masyarakat modern dan relevan bagi

pembacaan konteks sosial Indonesia kontemporer.

Dari sisi metodologis, kelebihan penelitian ini ada dalam penelusuran
transformasi gagasan Honneth. Namun, penelitian ini memiliki keterbatasan pada
kurangnya eksplorasi empiris dan belum optimalnya integrasi antara pendekatan

filosofis dan analisis ekonomi-politik. Kesadaran atas keterbatasan tersebut justru

71



memperkuat nilai reflektif kajian ini sebagai pijakan awal bagi pengembangan teori
rekognisi yang lebih kontekstual dan interdisipliner. Dengan demikian, penelitian ini
tidak hanya menegaskan validitas gagasan Honneth, tetapi juga mengajak refleksi atas

relevansi dan keterbatasan teori rekognisi dalam memahami keadilan modern.

B. Implikasi

Hasil penelitian ini memiliki implikasi teoretis yang penting, yakni membuka
peluang pengembangan sintesis antara teori rekognisi Honneth dan pendekatan lain
seperti redistribusi, social suffering, atau politik rekognisi, guna menjelaskan secara
simultan dimensi moral dan struktural ketidakadilan sosial. Untuk menjawab tantangan
empiris di Indonesia, di mana penderitaan sosial lahir tidak hanya dari ketiadaan
pengakuan, tetapi juga dari ketimpangan ekonomi dan eksklusi sistemik, penelitian
lanjutan disarankan memadukan analisis filsafat sosial dengan pendekatan empiris
seperti fenomenologi, etnografi, atau analisis wacana. Pendekatan lintas budaya yang
menautkan teori rekognisi dengan nilai-nilai sosial Indonesia juga penting untuk

memperluas relevansi dan kedalaman reflektif teori ini.

Implikasi penelitian ini juga signifikan bagi dunia pendidikan tinggi di Indonesia.
Konsep rekognisi dapat digunakan untuk menumbuhkan kesadaran mahasiswa terhadap
pentingnya penghormatan terhadap martabat manusia, otonomi moral, serta keadilan
sosial dalam kehidupan akademik maupun profesional. Pengintegrasian teori rekognisi
ke dalam kurikulum bukan hanya memperkuat basis reflektif mahasiswa terhadap nilai-
nilai kemanusiaan, namun juga menumbuhkan budaya akademik yang menghargai

perbedaan dan keterlibatan dialog antar subjek.

implikasi sosialnya dapat diarahkan pada praksis kebijakan publik yang lebih
berkeadilan dan inklusif. Konsep pengakuan dapat menjadi inspirasi normatif bagi
perumusan kebijakan pendidikan inklusif, perlindungan minoritas, dan pemberdayaan
kelompok rentan. Dengan demikian, teori rekognisi tidak berhenti sebagai wacana
filosofis saja. Secara keseluruhan, penelitian ini memberikan dasar reflektif bahwa
perjuangan untuk pengakuan adalah perjuangan moral sekaligus sosial. Dalam konteks

masyarakat Indonesia yang plural, teori rekognisi menawarkan arah etis bagi

72



pembangunan kebudayaan demokratis yang menempatkan penghormatan terhadap

martabat manusia sebagai fondasi utama kehidupan bersama.

73



